
L'ORDINE DEI DISCORSI

Ritratto di Deleuze
Deleuze. Filosofia di una vita di Filippo Domenicali e Paolo Vignola.

di Sofia Remiddi — 26 Novembre 2023

Un filosofo che affermi la rara presenza di qualcosa di interessante nella vita di un
professore consente una biografia? Questa è la questione cui si propone di rispondere il
libro di Filippo Domenicali e Paolo Vignola. E se la risposta è affermativa, può esserlo in
quanto da un lato il testo ha come finalità quella di introdurre al pensiero deleuziano, e
dall’altro quella di drammatizzarlo tentando di «ritrovare, alla radice, nella loro storia, i
problemi  di  Deleuze,  esaminando  da  dove  vengono,  come  si  impongono  alla  sua
attenzione, ma anche come si trasformano nello spazio del suo pensiero» (Domenicali,
Vignola  2023,  p.  15).  Operazione  monumentale  che  ripercorre  i  lavori  deleuziani  in
maniera cronologica seppur non molare.

Il corso della vita e quello del pensiero del filosofo francese, infatti, non vengono trattati
nell’ordine  segmentario  del  prima  «la  famiglia,  poi  la  scuola,  poi  l’esercito,  poi  la
fabbrica, poi la pensione» (Deleuze, Parnet 2019, p. 137), ma con l’attenzione a quegli
incontri  che  influiscono  sulla  riflessione  concettuale  deleuziana,  riorientandola  o
costituendo l’occasione per la generazione di linee di fuga. Questa impostazione dà vita
ad una biografia paradossale in grado di superare l’idea di una ricostruzione della vita
di Deleuze, volgendo invece in direzione di un progetto di «biografia concettuale»

https://www.fatamorganaweb.it/articoli/lordine-dei-discorsi/
https://www.fatamorganaweb.it/autori/remiddi-sofia/
https://www.carocci.it/prodotto/deleuze-2


(Domenicali, Vignola 2023, p. 15). Uno stimolante esperimento in cui, tenendo conto di
quanto il concetto filosofico sia inseparabile dalla vita, la ricognizione dei concetti e dei
testi deleuziani è sempre accompagnata dal suo substrato contestuale e dal milieu degli
incontri e degli accadimenti politici e sociali.

È seguendo questo criterio quindi che il primo periodo dell’opera e della vita di Deleuze,
che  si  estende  dal  1939  al  1969,  è  presentato  fornendo  il  contesto  di  amicizie  ed
esperienze capaci di condurre alla preparazione di quella grande messa in scena della
«lotta della filosofia, o la storia della filosofia come teatro» (ivi, p. 131). Il cammino di
apprendistato storico-filosofico si rivelerà perciò essenziale alla composizione di quel
trittico  costituito  da  Spinoza  e  il  problema  dell’espressione  (1968),  Differenza  e
ripetizione  (1968),  e Logica del  senso  (1969),  che ha la finalità ultima di  effettuare il
passaggio dall’immagine dogmatica del pensiero ad un pensiero senza immagine.

E infatti è fin dagli anni ’50 che Deleuze manifesta il desiderio di emanciparsi dai grandi
numi tutelari della storia della filosofia scegliendo altri attori per la sua scena, tanto che
l’amico Tournier testimonia di  come già ai  tempi del  liceo nel  loro gruppo di  amici
vigesse «una concezione polemicamente non accademica della filosofia» (ivi, p. 24). E
tuttavia se c’è  un’atmosfera che condurrà decisamente il  filosofo ad intrattenere il
predetto  rapporto  con  la  storia  della  filosofia,  questa  è  sicuramente  quella  della
Sorbona, dove Deleuze si troverà a studiare a seguito di uno spezzarsi della linea retta
che avrebbe dovuto portarlo invece all’École normale supérieure.

Nel dar conto di questo ambiente, il testo indica legami e influenze concettuali con altri
studiosi rappresentando uno strumento indispensabile per lo studioso interessato a
filiazioni,  confronti  e  nessi  concettuali.  È infatti  la  ricchezza di  questo contesto a
p r e s e n t a r e  l e  m o t i v a z i o n i  c h e  p o r t e r a n n o  D e l e u z e  a l l ’ a l l e a n z a  c o n
autori démodé  rispetto alla tendenza esistenzialista e fenomenologica, quali: Hume,
che proponendo una soggettività pratica consente di reagire al rinnovato hegelismo di
Hyppolite; Nietzsche, la cui lettura antidialettica sarà criticata da Whal; Proust come
risposta a Kant; e ancora Bergson e Spinoza. Autori che saranno chiamati in causa per
svolgere  un  ruolo  cruciale  nei  testi  del  biennio  ’68  e  ’69,  soprattutto  grazie  a
quell’immenso cantiere riflessivo — costituito dal “buco di otto anni” che interviene tra la
pubblicazione del testo su Hume e quello su Nietzsche — che Domenicali  e Vignola
restituiscono al lettore nella sua fecondità. Infatti da un lato gli autori rendono conto
del  clima  filosofico  che  circondava  il  filosofo  francese,  e  dall’altro  conducono
all’attenzione corsi e articoli di quel periodo che lungi dall’essere “secondari” rispetto
alle opere, costituiscono invece una dichiarazione d’intenti utile alla comprensione di
quanto contenuto nelle tesi del ’68.

https://www.fatamorganaweb.it/lettere-e-altri-testi-di-gilles-deleuze/
https://www.fatamorganaweb.it/millepiani-gilles-deleuze/
https://www.fatamorganaweb.it/millepiani-gilles-deleuze/
https://www.fatamorganaweb.it/alain-badiou-nietzsche-lantifilosofia-1-seminario-1992-1993-a-cura-di-claudio-daurizio/


È così che nel corso tenuto nel 1956-57, titolato Che cos’è fondare?, si trovano le ragioni
del confronto con la metafisica: se da un lato il  fondamento «condiziona, localizza,
limita» (ivi, p. 72) e urge muoversi verso uno sfondamento, dall’altro la metafisica potrà
dirsi effettivamente superata solamente tramite una logica del senso. D’altro canto ciò
che viene tematizzato maggiormente nel corso di questi anni è il rapporto inscindibile
che  lega  la  differenza  e  la  ripetizione,  e  che  richiede  un  nuovo  metodo  capace
interrogare la relazione tra il pensiero filosofico e le immagini che utilizza. La riuscita
della fuga dalla storia della filosofia infatti dipende dalla sperimentazione — complice
Nietzsche — del metodo della drammatizzazione  con il  quale la domanda metafisica
sull’essenza (che cos’è?) è sostituita da quella genealogica (chi?, quanto?, come?) che
consente di accedere ad un mondo sub-rappresentativo.

Il testo ricompone e illustra dunque il substrato che porta al maggio ’68 come momento
che pone le condizioni dell’incontro con Guattari e vede il filosofo francese diventare
punto di riferimento per gli studenti. Ma il ’68 è anche l’anno di conclusione delle due tesi
di dottorato di cui quella su Spinoza segnerà la successiva produzione tramite l’idea di
univocità,  mentre  in  Differenza  e  ripetizione  torneranno  «tutti  i  filosofi
precedentemente studiati […] in maniera paradossale […]. Risultato: la filosofia come
“empirismo trascendentale”» (ivi, p. 141), come «generalizzazione dell’uso trascendente
delle facoltà, a partire dalla sensibilità e dalla sua passività costitutiva» (ivi, p. 150). Le
tesi  saranno  discusse  l’anno  successivo,  nel  ’69,  allorquando  Deleuze  darà  vita  a
quell’«instant  book»  (ivi,  p.  151)  che  è  Logica  del  senso  con  cui  la  dimensione  di
profondità di Differenza e ripetizione sarà portata in superficie con l’aiuto degli stoici e
di Carrol,  giungendo su un campo trascendentale impersonale popolato di eventi.  È
dunque con un’etica della controeffettuazione che si chiude la prima fase del pensiero
deleuziano, ormai pronto all’aggancio con Guattari.

Sull’incontro con Félix, avvenuto nel 1969, e sulla sua funzionalità a risolvere impasse del
pensiero deleuziano molto è  stato detto,  ed anche in  questa ricostruzione il  testo
costituisce uno strumento capace di dar conto sia delle differenti fonti del dibattito
sia dell’intreccio di concetti che può essere colto “raddoppiando” l’opera deleuziana
con quella guattariana. Sebbene resti  il  fatto che essi  rappresentarono «l’uno per
l’altro,  un  “fuori”  a  cui  già  tendevano,  anche  inconsciamente,  le  loro  necessità
teoriche» (ivi, p. 160), le opere a quattro mani sono esito di prospettive che si trovano
esse  stesse  in  un  rapporto  di  sintesi  disgiuntiva  (ivi,  p.  148).  Del  resto  la  stessa
esperienza sessantottina era stata frutto di un vissuto personale diverso: Guattari fu
«protagonista  di  lotte,  manifestazioni,  assemblee  generali»  (ivi,  p.  126)  mentre  per
Deleuze tutto si giocava nel piano di una «osservazione partecipata [e di] riferimenti
filosofici» (ivi, p. 127) minoritari.



Tenendo quindi a mente quanto sopra, si può considerare il loro primo testo come una
messa  in  movimento  del  teatro  deleuziano:  gli  attori  perdono  il  loro  ruolo
preassegnato.  In altre parole, la struttura subisce l’incursione della macchina quale
«fattore di rottura» (ivi, p. 162) a partire dal quale è possibile osservare il desiderio nel
suo prodursi sul piano d’immanenza del Corpo senza Organi.

Così alla denuncia della società capitalista e della psicoanalisi in L’anti-Edipo (1972), si
affiancano le lezioni a Vincennes in un clima accademico «e militante» (ivi, p. 18) che
Domenicali  e  Vignola  non  mancano  di  restituire  e  che  è  testimoniato  anche  dalla
rilevanza data ad una serie  di  scritti  preparatori  per  i  concetti  di  Mille  piani  (1980)
quali  Pensiero nomade  (1972),  Kafka. Per una letteratura minore  (1975),  Rizoma  (1976)
e Conversazioni (1975) scritto con Parnet. In particolare gli ultimi due risultano esemplari
testimonianze  dell’impegno  abbracciato  da  Deleuze.  In  Rizoma  si  trova  infatti  un
riferimento  critico  a  Mao  che  suscitando  le  reazioni  di  Badiou  allora  collega  a
Vincennes, rende conto delle prese di posizione di Deleuze nelle «lotte intestine del
dipartimento di Filosofia» (ivi, p. 195). Ugualmente il quarto capitolo di Conversazioni si
legherà alle esigenze di  Negri  e Bifo, il  primo dei quali  sarà apertamente difeso da
Deleuze  in  occasione  del  suo  arresto  nel  1979.  Tutto  insomma  confluirà  in  Mille
piani come «kit teoretico e politico di fuga e creazione concettuale» (ivi, p. 206) per il
presente.

Le fughe, sotto forma di divenire minori, sono disposte dalle riflessioni sulla letteratura.
Il testo approfondisce in tal senso come letteratura e scrittura saranno una costante
di Deleuze e fonte di una complicità nell’attacco alla psicoanalisi e alla linguistica. Se
già l’analisi  Masoch puntava a smontare l’unità sadomasochista pensata da Freud e
Proust  era  utilizzato  per  rivedere  il  trascendentale  kantiano,  ora  gli  aforismi
nietzschiani  sono  base  della  macchina  da  guerra  che  decodifica  quei  «codici  che
veicolano il senso nella tradizione filosofica e all’interno della società» (ivi, p. 177). Così
come l’interpretazione dei testi kafkiani è portatrice, con i divenire minori, di quel nesso
estetico-politico che troverà pieno sviluppo nell’ultima fase produttiva di Deleuze.

Gli ultimi anni, dal 1981 al 1995, sono gli anni dei corsi che costituiscono «un universo
sonoro e un vero e proprio teatro filosofico, che rappresenta i vari personaggi a cui
corrispondono le diverse fasi del ragionamento e della concettualizzazione» (ivi, p. 223).
Domenicali e Vignola ripercorrono dunque gli ultimi corsi a Vincennes e quelli tenuti a
Saint-Denis, mostrando come siano terreno di sperimentazione per la composizione dei
testi dedicati a Spinoza (1981), al cinema (1983 e 1985), a Bacon (1981), a Foucault (1986) e
a Leibniz (1988). In tutti questi casi, così come in Che cos’è la filosofia (1991) e in Critica
e clinica (1993) verrà ad affermarsi quel legame inscindibile tra creazione e resistenza

https://www.fatamorganaweb.it/il-convegno-anti-edipo-50-alluniversita-della-calabria/
https://www.fatamorganaweb.it/millepiani-gilles-deleuze/
https://www.fatamorganaweb.it/osservazioni-sul-disorientamento-del-mondo-alain-badiou/


che opera su più piani: se da un lato infatti l’arte è in grado di fare appello e di generare
le condizioni di un popolo a venire, dall’altro lo stesso inventare è un modo di resistere
all’incedere delle società del controllo.

Il testo quindi non manca di evidenziare, in accordo con lo stesso Deleuze e portando
avanti questa linea interpretativa, come l’attenzione al versante propriamente concreto
della creazione non possa mai venire meno tanto che «lungi […] dall’essere una rinuncia
al pensiero più teoretico o a quello più politico, che hanno segnato i decenni precedenti,
questa terza tappa, […] rappresenta una lievitazione dell’elaborazione concettuale» (ivi,
p.  236).  Così  a  quel  grande  trattato  ontologico  che  sono  i  testi  sul  cinema,  si
aggiungeranno anche un focus sul corpo, che emerge grazie alla pittura di Bacon e al
processo di realizzazione in Leibniz, e sulla soggettivazione in Foucault che consentirà
di fare definitivamente i conti con Heidegger.

Oltre il termine delle lezioni, l’ultimo periodo di scrittura sarà dedicato a specificare ed
arricchire  l’idea  di  un  piano  di  immanenza  che  oltre  a  coincidere  con  una  vita
impersonale, e ad essere attivato da vari personaggi concettuali che da sempre hanno
generato  gli  stessi  concetti  deleuziani,  verrà  anche  essere  pensato  come  piano  di
composizione dell’arte. In questo senso il testo di Domenicali e Vignola non fa altro che
comporre,  mediante  la  scrittura,  il  ritratto  monumentale  del  filosofo  Deleuze  per
incarnarlo, renderlo durevole, e farlo esistere per sé (e per noi) oggi.

Il testo, allora, ci consegna un’introduzione a Deleuze e una ricognizione dell’origine
delle sue questioni, affrontandole tramite una linea minore costituita dalla voce delle
«”vite  parallele”  di  colleghi,  amici  e  interlocutori»  (ivi,  p.  16)  che  se  da  una  parte
illuminano il pensiero deleuziano, dall’altra sono fondamentali per l’indagine di legami
teoretici  e  concettuali  rispetto ai  quali  il  progetto del  testo fornisce un’importante
base storico-filosofica mettendo a disposizione un’ampia mole di documentazione che
spazia dai testi deleuziani, alla letteratura secondaria, fino alle trascrizioni delle lezioni.

In tal senso il progetto di una biografia concettuale è corredato da una vasta bibliografia
secondaria  che  nella  sua  ricchezza  è  strumento  utile  allo  studioso  che  voglia
ripercorrere  dibattiti  interni  al  pensiero  deleuziano  o  prendere  in  analisi  le
interpretazioni e letture di un particolare aspetto o concetto. In tal modo Domenicali e
Vignola offrono una guida che non solo ripercorre i testi del filosofo nei loro principali
snodi concettuali, accompagnata da un glossario deleuziano in chiusura del volume,
ma che è anche consultabile alla maniera di Mille piani: si può procedere in ordine, ma
si può anche iniziare da un particolare momento, da un’opera, da una fase storica del
pensiero di Deleuze vista l’autonomia che i capitoli riescono ad avere proprio perché

https://www.fatamorganaweb.it/deleuze-e-il-bergsonismo-dellimmagine-cinematografica/


l’opera deleuziana viene considerata sì nella sua cronologia, ma anche coerentemente
con accadimenti contestuali che provocano l’emersione di un concetto. In breve: una
ricostruzione tanto vantaggiosa per il neofita quanto utile allo specialista. 

Filippo Domenicali, Paolo Vignola, Deleuze. Filosofia di una Vita, Carocci,
Roma 2023.


