FATR

i

L'ORDINE DEI DISCORSI

I mondo che parla, il mondo che tace

Paesaggio civile. Storie di ambiente, cultura e resistenza di Serenella
Iovino.

di Felice Cimatti— 10 Ottobre 2022

Siamo una specie animale decisamente ingombrante. E il minimo che si possa dire della
specie Homo sapiens, la specie dell'antropocene e del climate change. Essere una
specie ingombrante significa, in termini metafisici, essere una specie che pensa sé
stessa come l'unico Soggetto in circolazione, e che invece pensa (in modo del tutto
inconscio) tutto il resto del mondo (compreso il sole e i pianeti, per ora) come un
immenso Oggetto a propria disposizione, ossia, essenzialmente, come materiale da
costruzione. E questo vale per il californiano che consuma ogni giorno, in media, 315
litri di acqua quanto per lindigeno della foresta amazzonica che ha un‘impronta
ecologica praticamente nulla. Attualmente la specie umana “plasma” quello che
considera il suo ambiente su una scala infinitamente maggiore dei cambiamenti che
altri animali, si pensi alle dighe dei castori ad esempio, riescono a fare. |l mondo e
letteralmente il “nostro” mondo. |l paesaggio € il risultato di questa operazione: ridotto
ad una formula elementare, paesaggio = natura + azione umana.

Per un italiano il caso tipico di paesaggio, quello che viene subito in mente, € il
paesaggio toscano, dove e affatto evidente come I'azione di generazioni e generazioni


https://www.fatamorganaweb.it/articoli/lordine-dei-discorsi/
https://www.fatamorganaweb.it/autori/cimatti-felice/

FATR

il

di azioni e tradizioni umane abbiano modellato un ambiente naturale fino a trasformarlo
in uno spazio del tutto umanizzato e riconoscibile. Ma il caso toscano e troppo facile,
obietta Serenella lovino nel suo Paesaggio civile. Storie di ambiente, cultura e resistenza
(Il saggiatore, 2022), dal momento che € un paesaggio anche quello, ad esempio,
dell'lrpinia devastata dal terremoto del 1980, oppure quello di Venezia e della laguna, o
ancora quello delle Langhe.

Non ¢ la bellezza che definisce un paesaggio, bensi l'intreccio di agentivita naturale,
azioni umane, politica e storia che finiscono per trasformare uno spazio ‘naturale’in un
determinato paesaggio. In questo senso ogni paesaggio &, come lovino esplicita nel
titolo del suo libro, un paesaggio civile, nel senso che ha a che fare con le storie degli
esseri umani che, nel tempo, lo hanno abitato e pit 0 meno intenzionalmente costruito
come quel paesaggio. In questo senso, e questa e la tesi fondamentale del libro, «il
corpo del paesaggio, insieme a tutti i corpi» che lo popolano, costituisce «un testo, un
grande racconto materiale» (lovino 2022, p. 11).

In che senso possiamo dire che i paesaggi siano dei testi? Un testo &
qualcosa che puo essere letto: unlibro, una scritta su un muro, uno
spartito musicale, una poesia, una fotografia, un film, una piece teatrale.
Ma «testo» pu0 anche essere altro: per esempio, la tessitura materiale di
significati, esperienze, processi e sostanze che compongono la vita di
esseri e luoghi. Un testo, in questo senso, emerge dall'incontro di azioni,
discorsi, immaginazione ed elementi fisici che si coagulano in forme
materiali. | paesaggi sono testi, e anche i corpilo sono. Sono testi perché
attraverso di essi possiamo leggere le storie di relazioni sociali e rapporti
di potere, equilibri e squilibri biologici, il concreto prendere forma di
spazi, territori, vita umana e non umana. Parlare del paesaggio come un
testo in cui sono scritte storie non € una semplice metafora: in fondo, gli
esseri umani sono animali narrativi e il primo racconto che hanno
immaginato e conosciuto & proprio il paesaggio (ivi, pp. 11-12).

Il paesaggio parla, ci parla, nello stesso tempo in cui noialtri umani parliamo del
paesaggio, e parlandone lo trasformiamo e lo adattiamo alle nostre esigenze. La
metafora, che come lovino precisa € piu di una metafora, del paesaggio come testo
permette di pensarlo come un luogo di scambio e contrattazione, dal momento che il
senso di un testo e inseparabile dalle operazioni interpretative attraverso cui quello
stesso senso viene individuato e costruito. Un senso che non viene arbitrariamente


https://www.ilsaggiatore.com/libro/paesaggio-civile

FATR

il

sovrapposto al mondo naturale da parte degli “interpreti” umani perché anche la natura
ci “dice” come vorrebbe essere interpretata. Un testo, ciog, non € un oggetto inerte, e
piuttosto un luogo di scambio e relazione, di azioni e risposte, di scontri e pacificazioni.
Ma questo significa che non esiste un solo modo di interpretare un testo:

Abitare €, cioe, interpretare il luogo in cui si €, dal paese al pianeta.
Un‘interpretazione corretta del testo del luogo, una lettura appropriata e
per quanto possibile fedele, lo fa vivere meglio, e fa vivere meglio chi lo
abita. Un'interpretazione falsata o capziosa, invece, quel luogoRBtesto lo
insidia, lo tradisce, lo fa esplodere: e con esso, tutto cio che in quel luogo
dimora, inclusi gli umani. Il testo in questione, infatti, non e inerte ma
attivo, come un corpo che funziona secondo le sue leggi (ivi, p. 13).

Considerare il paesaggio come un testo permette allora da un lato di abbandonare il
dualismo metafisico che separa il soggetto umano da una parte e I'oggetto naturale
dall'altro; permette anche finalmente di considerare la natura come un agente che
produce senso e che non & destinata ad essere soltanto il recettore passivo di un senso
prodotto altrove. La natura, appunto, parla, e solo ascoltando quello che ha da dirci
potremo riuscire a stabilire una reciproca convivenza. Si tratta di una tesi che si
inserisce all'interno di quella che, con Vattimo, viene definita «ontologia ermeneutica».

Come scrive lo stesso Vattimo in Al di Ia del soggetto, per «ontologia ermeneutica» si
intende sia «un sapere dell'essere che parte da una ricostruzione smascherante delle
origini umane troppo umane dei valori e degli oggetti supremi della metafisica
tradizionale»; sia una «teoria delle condizioni di possibilita di un essere che si dia
esplicitamente come risultato di processi interpretativi». Non solo gli esseri umani, con
i loro discorsi e le loro azioni, interpretano il mondo, ma e il mondo stesso ad essere il
risultato di questi discorsi e di queste interpretazioni. Serenella lovino rende ancora
piu radicale questa tesi, dal momento che nella sua prospettiva anche la natura
partecipa al processo di costruzione del senso di quello che poi diventera,
storicamente, il paesaggio civile.

Il nostro modo di leggere il corpo del mondo come un testo € importante.
Implica unariflessione sul ruolo della cultura nel predisporre strumenti
con cui guardare nei grovigli di materia, forze impersonali, responsabilita
umane e le sofferenze di persone e ambienti. Leggere il mondo come un
testo, e dare interpretazioni accurate di questa testualita, non € solo




FATR

il

cruciale per la salute degli ecosistemi e dei paesaggi, ma € anche la
chiave perché la giustizia cognitiva si trasformi in pratica politica: in una
forma sociale di liberazione (ivi, p. 106).

Quest'ultimo e un punto che sta molto a cuore a lovino: il paesaggio come testo e prima
di tutto un campo di forze politiche ed ecologiche, e quindi di cambiamento. Se il
mondo ¢ un testo allora il suo senso non é predeterminato, non é gia da sempre fissato
(non c’é niente di naturale nella natura), al contrario, @ mobile e storicamente variabile.
Se la natura, a suo modo, “parla” - questo vuol dire «ontologia ermeneutica», che anche
la natura, e non solo gli esseri umani, parlano, agiscono e producono senso - occorre
imparare a prestare ascolto ai suoi “discorsi”. Non siamo i soli a prendere la parola, e
quindi il nostro volere non e l'unico in circolazione, ci sono volonta e desideri oltre che
umani di cui tenere conto tanto quanto - e forse, nell'epoca del global warming, anche di
piu - di quelli degli esseri umani. In questo senso Paesaggi civili € un libro
sostanzialmente ottimista, e sappiamo quanto abbiamo bisogno di ottimismo di questi
tempi:

Forse la Natura, ammesso che esista, e spietata e indifferente, come
'enorme signora di Leopardi, seduta contro una montagna, in un angolo
sperduto della terra. O forse e I'antitesi dello Spirito di cui favoleggiavano
gli idealisti: inconsapevole, meccanica, persa fuori di sé, semplicemente
altra. Ma la naturalicultura - il mondo di cui siamo e in cui dimoriamo -
deve essere benevola e compassionevole. Deve essere umana. Deve
tirare noi - tutti noi - fuori dalle macerie e lasciarci mostrare le nostre
ferite. Deve portarci all'aperto, indicarci le stelle, chiamarci per nome (ivi,
pp. 172-173).

[ mondo come testo, tuttavia, cioe il mondo come linguaggio e senso, non corre il
rischio di non smettere di essere un mondo ancora troppo umano, o meglio, troppo
umanizzato? Se il mondo € un testo € un mondo che non solo si lascia comprendere, ma
anche desidera di farsi comprendere, perché ogni testo non € che un appello alla
comprensione e al riconoscimento. Non c'e, nella natura, invece, una potenza estranea
ad ogni senso, una potenza che le nostre parole e i nostri pensieri non riescono
nemmeno a scalfire? Come scriveva Gianni Carchia nella natura si mostra un enigma
incomprensibile, un enigma che proprio perché incomprensibile e indifferente ai
nostri tentativi di scioglierlo ci attira in modo irresistibile:



FATR

i

Questa struttura dell'enigma ci pone in presenza cosi di qualcosa come

una sorta di doppio movimento dello spirito che solo apparentemente e
contraddittorio. Da unlato, dunque, l'avvertimento di un‘estraneita, di una
lontananza; ma, insieme, e nello stesso tempo, il sentimento che questo
estraneo e cio che ci @ massimamente proprio, che questa lontananza e
cio che e massimamente interiore. Ecco, insomma, il sentimento di un
non-umano come di cio che e piu vicino alla nostra essenza. Non c'e
paesaggio che non sia accompagnato dalla consapevolezza della sua
demonicita.

Non sara, allora, che cio che piu ci attira nel paesaggio civile & la sensazione
perturbante che invece & sempre sul punto di trasformarsi in un paesaggio
terribilmente inumano?

Riferimenti bibliografici

G. Carchia, Per una filosofia del paesaggio, in “Quaderni di Estetica e Critica”, n. 4-5
(1999/2000).

G. Vattimo, Al di lad del soggetto. Nietzsche, Heidegger e 'ermeneutica, Feltrinelli, Milano
1984.

Serenella lovino, Paesaggio civile. Storie di ambiente, cultura e resistenza, I
saggiatore, Milano 2022.




