
L'ORDINE DEI DISCORSI

Il mondo che parla, il mondo che tace
Paesaggio civile. Storie di ambiente, cultura e resistenza di Serenella
Iovino.

di Felice Cimatti — 10 Ottobre 2022

Siamo una specie animale decisamente ingombrante. È il minimo che si possa dire della
specie  Homo  sapiens,  la  specie  dell’antropocene  e  del  climate  change.  Essere  una
specie ingombrante significa, in termini metafisici, essere una specie che pensa sé
stessa come l’unico Soggetto in circolazione, e che invece pensa (in modo del tutto
inconscio)  tutto il  resto del  mondo  (compreso il  sole e i  pianeti,  per ora)  come un
immenso Oggetto  a propria disposizione, ossia, essenzialmente, come materiale da
costruzione. E questo vale per il californiano che consuma ogni giorno, in media, 315
litri  di  acqua  quanto  per  l’indigeno  della  foresta  amazzonica  che  ha  un’impronta
ecologica  praticamente  nulla.  Attualmente  la  specie  umana  “plasma”  quello  che
considera il suo  ambiente su una scala infinitamente maggiore dei cambiamenti che
altri  animali,  si  pensi alle dighe dei castori ad esempio, riescono a fare. Il  mondo è
letteralmente il “nostro” mondo. Il paesaggio è il risultato di questa operazione: ridotto
ad una formula elementare, paesaggio = natura + azione umana.

Per  un  italiano  il  caso  tipico  di  paesaggio,  quello  che  viene  subito  in  mente,  è  il
paesaggio toscano, dove è affatto evidente come l’azione di generazioni e generazioni

https://www.fatamorganaweb.it/articoli/lordine-dei-discorsi/
https://www.fatamorganaweb.it/autori/cimatti-felice/


di azioni e tradizioni umane abbiano modellato un ambiente naturale fino a trasformarlo
in uno spazio del tutto umanizzato e riconoscibile. Ma il caso toscano è troppo facile,
obietta Serenella Iovino nel suo Paesaggio civile. Storie di ambiente, cultura e resistenza
(Il  saggiatore,  2022),  dal  momento  che  è  un  paesaggio  anche  quello,  ad  esempio,
dell’Irpinia devastata dal terremoto del 1980, oppure quello di Venezia e della laguna, o
ancora quello delle Langhe.

Non è la bellezza che definisce un paesaggio, bensì l’intreccio di agentività naturale,
azioni umane, politica e storia che finiscono per trasformare uno spazio ‘naturale’ in un
determinato paesaggio. In questo senso ogni paesaggio è, come Iovino esplicita nel
titolo del suo libro, un paesaggio civile, nel senso che ha a che fare con le storie degli
esseri umani che, nel tempo, lo hanno abitato e più o meno intenzionalmente costruito
come quel  paesaggio. In questo senso, e questa è la tesi fondamentale del libro, «il
corpo del paesaggio, insieme a tutti i corpi» che lo popolano, costituisce «un testo, un
grande racconto materiale» (Iovino 2022, p. 11). 

In che senso possiamo dire che i paesaggi siano dei testi? Un testo è
qualcosa che può essere letto: un libro, una scritta su un muro, uno
spartito musicale, una poesia, una fotografia, un film, una pièce teatrale.
Ma «testo» può anche essere altro: per esempio, la tessitura materiale di
significati, esperienze, processi e sostanze che compongono la vita di
esseri e luoghi. Un testo, in questo senso, emerge dall’incontro di azioni,
discorsi, immaginazione ed elementi fisici che si coagulano in forme
materiali. I paesaggi sono testi, e anche i corpi lo sono. Sono testi perché
attraverso di essi possiamo leggere le storie di relazioni sociali e rapporti
di potere, equilibri e squilibri biologici, il concreto prendere forma di
spazi, territori, vita umana e non umana. Parlare del paesaggio come un
testo in cui sono scritte storie non è una semplice metafora: in fondo, gli
esseri umani sono animali narrativi e il primo racconto che hanno
immaginato e conosciuto è proprio il paesaggio (ivi, pp. 11-12).

Il  paesaggio  parla,  ci  parla,  nello  stesso  tempo  in  cui  noialtri  umani  parliamo  del
paesaggio,  e  parlandone  lo  trasformiamo  e  lo  adattiamo  alle  nostre  esigenze.  La
metafora, che come Iovino precisa è più di una metafora, del paesaggio come testo
permette di pensarlo come un luogo di scambio e contrattazione, dal momento che il
senso di un testo è inseparabile dalle operazioni interpretative attraverso cui quello
stesso senso viene individuato e costruito. Un senso che non viene arbitrariamente

https://www.ilsaggiatore.com/libro/paesaggio-civile


sovrapposto al mondo naturale da parte degli “interpreti” umani perché anche la natura
ci “dice” come vorrebbe essere interpretata. Un testo, cioè, non è un oggetto inerte, è
piuttosto un luogo di scambio e relazione, di azioni e risposte, di scontri e pacificazioni.
Ma questo significa che non esiste un solo modo di interpretare un testo:

Abitare è, cioè, interpretare il luogo in cui si è, dal paese al pianeta.
Un’interpretazione corretta del testo del luogo, una lettura appropriata e
per quanto possibile fedele, lo fa vivere meglio, e fa vivere meglio chi lo
abita. Un’interpretazione falsata o capziosa, invece, quel luogo‑testo lo
insidia, lo tradisce, lo fa esplodere: e con esso, tutto ciò che in quel luogo
dimora, inclusi gli umani. Il testo in questione, infatti, non è inerte ma
attivo, come un corpo che funziona secondo le sue leggi (ivi, p. 13).

Considerare il paesaggio come un testo permette allora da un lato di abbandonare il
dualismo metafisico che separa il soggetto umano da una parte e l’oggetto naturale
dall’altro;  permette anche finalmente di  considerare la  natura come un agente che
produce senso e che non è destinata ad essere soltanto il recettore passivo di un senso
prodotto altrove. La natura, appunto, parla, e solo ascoltando quello che ha da dirci
potremo riuscire a  stabilire  una reciproca convivenza.  Si  tratta di  una tesi  che si
inserisce all’interno di quella che, con Vattimo, viene definita «ontologia ermeneutica».

Come scrive lo stesso Vattimo in Al di là del soggetto, per «ontologia ermeneutica» si
intende sia «un sapere dell’essere che parte da una ricostruzione smascherante delle
origini  umane  troppo  umane  dei  valori  e  degli  oggetti  supremi  della  metafisica
tradizionale»;  sia  una «teoria delle  condizioni  di  possibilità  di  un essere che si  dia
esplicitamente come risultato di processi interpretativi». Non solo gli esseri umani, con
i loro discorsi e le loro azioni, interpretano il mondo, ma è il mondo stesso ad essere il
risultato di questi discorsi e di queste interpretazioni. Serenella Iovino rende ancora
più  radicale  questa  tesi,  dal  momento  che  nella  sua  prospettiva  anche  la  natura
partecipa  al  processo  di  costruzione  del  senso  di  quello  che  poi  diventerà,
storicamente, il paesaggio civile. 

Il nostro modo di leggere il corpo del mondo come un testo è importante.
Implica una riflessione sul ruolo della cultura nel predisporre strumenti
con cui guardare nei grovigli di materia, forze impersonali, responsabilità
umane e le sofferenze di persone e ambienti. Leggere il mondo come un
testo, e dare interpretazioni accurate di questa testualità, non è solo



cruciale per la salute degli ecosistemi e dei paesaggi, ma è anche la
chiave perché la giustizia cognitiva si trasformi in pratica politica: in una
forma sociale di liberazione (ivi, p. 106).

Quest’ultimo è un punto che sta molto a cuore a Iovino: il paesaggio come testo è prima
di tutto un campo di  forze politiche ed ecologiche,  e quindi  di  cambiamento.  Se il
mondo è un testo allora il suo senso non è predeterminato, non è già da sempre fissato
(non c’è niente di naturale nella natura), al contrario, è mobile e storicamente variabile.
Se la natura, a suo modo, “parla” – questo vuol dire «ontologia ermeneutica», che anche
la natura, e non solo gli esseri umani, parlano, agiscono e producono senso – occorre
imparare a prestare ascolto ai suoi “discorsi”. Non siamo i soli a prendere la parola, e
quindi il nostro volere non è l’unico in circolazione, ci sono volontà e desideri oltre che
umani di cui tenere conto tanto quanto – e forse, nell’epoca del global warming, anche di
più  –  di  quelli  degli  esseri  umani.  In  questo  senso  Paesaggi  civili  è  un  libro
sostanzialmente ottimista, e sappiamo quanto abbiamo bisogno di ottimismo di questi
tempi: 

Forse la Natura, ammesso che esista, è spietata e indifferente, come
l’enorme signora di Leopardi, seduta contro una montagna, in un angolo
sperduto della terra. O forse è l’antitesi dello Spirito di cui favoleggiavano
gli idealisti: inconsapevole, meccanica, persa fuori di sé, semplicemente
altra. Ma la natura‑cultura – il mondo di cui siamo e in cui dimoriamo –
deve essere benevola e compassionevole. Deve essere umana. Deve
tirare noi – tutti noi – fuori dalle macerie e lasciarci mostrare le nostre
ferite. Deve portarci all’aperto, indicarci le stelle, chiamarci per nome (ivi,
pp. 172-173).

Il  mondo come testo, tuttavia, cioè il  mondo come linguaggio e senso, non corre il
rischio di non smettere di essere un mondo ancora troppo umano, o meglio, troppo
umanizzato? Se il mondo è un testo è un mondo che non solo si lascia comprendere, ma
anche desidera di  farsi  comprendere,  perché ogni  testo non è  che un appello  alla
comprensione e al riconoscimento. Non c’è, nella natura, invece, una potenza estranea
ad  ogni  senso,  una  potenza  che  le  nostre  parole  e  i  nostri  pensieri  non  riescono
nemmeno a scalfire? Come scriveva Gianni Carchia nella natura si mostra un enigma
incomprensibile,  un  enigma  che  proprio  perché  incomprensibile  e  indifferente  ai
nostri tentativi di scioglierlo ci attira in modo irresistibile:



Questa struttura dell’enigma ci pone in presenza così di qualcosa come
una sorta di doppio movimento dello spirito che solo apparentemente è
contraddittorio. Da un lato, dunque, l’avvertimento di un’estraneità, di una
lontananza; ma, insieme, e nello stesso tempo, il sentimento che questo
estraneo è ciò che ci è massimamente proprio, che questa lontananza è
ciò che è massimamente interiore. Ecco, insomma, il sentimento di un
non-umano come di ciò che è più vicino alla nostra essenza. Non c’è
paesaggio che non sia accompagnato dalla consapevolezza della sua
demonicità.

Non  sarà,  allora,  che  ciò  che  più  ci  attira  nel  paesaggio  civile  è  la  sensazione
perturbante  che  invece  è  sempre  sul  punto  di  trasformarsi  in  un  paesaggio
terribilmente inumano?

Riferimenti bibliografici
G. Carchia, Per una filosofia del paesaggio, in “Quaderni di Estetica e Critica”, n. 4-5
(1999/2000).
G. Vattimo, Al di là del soggetto. Nietzsche, Heidegger e l’ermeneutica, Feltrinelli, Milano
1984.

Serenella Iovino, Paesaggio civile. Storie di ambiente, cultura e resistenza, Il
saggiatore, Milano 2022.


