
L'ORDINE DEI DISCORSI

Nuance delle cose indifferenti
Grigio. Il colore della contemporaneità di Peter Sloterdijk.

di Irene Calabrò — 26 Febbraio 2024

Il romanzo Hanno tutti ragione di Paolo Sorrentino si apre con una bulimica prefazione
«del maestro Mimmo Repetto (scritta all’aurora del giorno in cui ha compiuto cento
anni)». Arrivato al crepuscolo della sua vita, quell’improbabile maestro stila un elenco
delle  cose  del  mondo  che  non  sopporta;  un  elenco  potenzialmente  infinito,  dal
momento  che  tutto  quello  che  non  sopporta  ha  un  nome  (Sorrentino  2010,  p.  9).
L’insopportabile  –  quello  che  forse  Deleuze  avrebbe  definito  kafkianamente
l’intollerabile, «lo stato permanente di una banalità quotidiana» (Deleuze 2016, p. 198) –
ha sempre un nome: lavoratore, disoccupato; smog e aria buona; femministe, registi,
filosofi; voglie, calli, soprammobili; autonomia e dipendenza. In conclusione, Repetto
afferma: «Non sopporto niente e nessuno. Neanche me stesso. Soprattutto me stesso.
Solo  una  cosa  sopporto.  La  sfumatura»  (Sorrentino  2010,  p.  13).  Più  avanti,  Tony
Pagoda,  la  voce  del  romanzo,  come  un  novello  Antoine  Roquentin,  sembra  dare
un’accezione ontologica – e non meramente psicologica – alla sfumatura di Repetto,
scagliandosi  contro quei docenti  universitari  che ambiscono a catalogare l’anarchia
della vita che scorre; «puntano alla complessità dell’elenco e omettono la sfumatura
che,  per  grazia  del  signore,  è  tutta la  vita  che sfugge alla  catalogazione,  come un
latitante ben protetto» (ivi, p. 136). Malgrado le loro intenzioni, tanto Mimmo Repetto,

https://www.fatamorganaweb.it/articoli/lordine-dei-discorsi/
https://www.fatamorganaweb.it/autori/calabro-irene/


quanto Tony Pagoda, che hanno in odio filosofie e forme del  sapere,  nell’indefinita
cromaticità di  una sfumatura che si  situa a metà strada fra gli  estremi del mondo,
sottraendosi a nomi e definizioni, sembrano aprire a un’altra maniera della filosofia: a
una tonalità grigia del pensiero.

All’inizio del prologo del suo Grigio. Il colore della contemporaneità (Marsilio, 2023), Peter
Sloterdijk suggerisce che è proprio nella via di mezzo delle cose del mondo, in una
sfumatura del loro stato di fatto che scivola cromaticamente nel grigio, che risiede la
posta in gioco del pensiero:

Chi, quasi per capriccio, provasse a suggerire che il fenomeno del "grigio"
– come colore delle cose, come sfumatura dell’illuminazione di una stanza
o come stato d’animo dell’esistenza – meriti una riflessione più
approfondita di quella che finora gli è stata riservata negli ambiti della
teoria estetica e filosofica potrebbe farsi tentare dalla frase attribuita a
Paul Cézanne: "Finché non si è dipinto un grigio, non si è pittori", per
cimentarsi poi con l’affermazione seguente, complementare alla prima:
finché non si è pensato il grigio, non si è filosofi (Sloterdijk 2023, p. 13).

In effetti, il grigio è innanzitutto una sfida alla filosofia, nella misura in cui si pone a
«metà strada tra una grandezza metaforica e una grandezza concettuale»  (ibidem):
quella sorta di colore che, per un’imprendibilità, in termini cromatici, dettata dal suo
presentarsi ogni volta in maniera differente, ossia in infinite sfumature, destituisce
ogni possibile definizione linguistica volta a catalogare il suo apparire in quanto pura
materia.

Il  prologo del  testo di  Sloterdijk  è  seguito da cinque capitoli;  a  ciascuno dei  primi
quattro  è  associata  una  digressione.  Ogni  digressione  è  una  soglia  che  unisce  un
capitolo a un altro, e che mostra come le vette teoretiche raggiunte dal pensiero del
grigio siano condotte attraverso un’archeologia delle sue sfumature – dove l’arché  è
«un’estremità  iniziale  che  unisce  fondamento  e  abisso»  (ivi,  p.  117)  –,  ossia  delle
apparizioni delle sue cose nella storia del mondo. Inoltre, «chiunque intenda chiedersi
da dove viene il grigio in quanto tale […] deve confrontarsi con ciò che accade alla luce
dopo il suo incontro con i corpi e mentre attraversa i materiali trasparenti» (ibidem),
ossia: deve immancabilmente imbattersi nella nascita stessa del mondo e della sua
apparizione, dal momento che occorre propriamente confrontarsi con l’apparire delle
cose. E se non è filosofo chi non pensa il grigio, la nascita del pensiero è immaginativa.

https://www.marsilioeditori.it/libri/scheda-libro/2971820/grigio


Il  metodo  archeologico  di  Sloterdijk  si  confonde  con  una  genealogia  del  grigio  nei
diversi campi del sapere che vede nella storia della filosofia una delle sue provenienze;
ma di una storia della filosofia che, appunto, non può fare più a meno del pensiero
immaginativo e dell’«espressione figurata» (ivi, p. 38). È Platone con il suo mito della
caverna, infatti, ad aprire un pensiero – cioè uno sguardo – sul grigio; colui il quale,
cioè, prima di Dante e della pittura grigia del Purgatorio, ha dipinto il grigio del pensiero,
ossia la materia indeterminata che gioca sottoforma di ombre sul muro della caverna.

A partire da Platone, Sloterdijk costruisce una genealogia del grigio nella filosofia:
passando per Hegel e per la violazione, con il “grigio sul grigio” dipinto dalla filosofia del
crepuscolo in quanto nottola di Minerva, della sua stessa «legge della puntigliosità e
dell’astensione dall’intuizione figurativa» (ibidem), la genealogia arriva alle celebri tesi
sulla noia e la nebbia heideggeriane; a Nietzsche e ai suoi paesaggi rocciosi; a Buber e
al misticismo; a Marx e alle droghe (oppio, denaro, religione), perché: «Le droghe, di
qualsiasi  tipo formano una zona intermedia materiale e spirituale tra i  rapporti  più
generali e i rapporti più individuali» (ivi, p. 238).

A quella genealogia dei filosofi del grigio – o meglio, forse, dei grigi, perché quel colore,
presentandosi in infinite sfumature, non può non essere un singolare di volta in volta
plurale –, che si arrischiano nell’incomprensibile, nell’indicibile e irrappresentabile di
quella  strana  cosa,  materia  informe,  sfumata,  sfuggente,  si  intersecano  ricerche
archeologiche sull’apparizione del  colore nella storia della politica,  nella storia della
letteratura, nella storia delle arti. Insomma: la ricerca sull’apparizione del grigio lungo il
corso della storia dell’uomo conferma il tratto caratteristico dell’estetica di Sloterdijk,
ossia l’essere:

un’estetica antropologica. Il suo oggetto è il peculiare homo aestheticus
concresciuto con Homo sapiens; la sua finalità è quella di meglio
delineare l’habitat di questa creatura e di decostruirne pratiche irriflesse
che, istruite nell’ambito del suo commercio sensibile con le cose […] si
sono dimostrate, e si dimostrano, influenti per la determinazione
strutturale e il destino storico di quell’habitat e delle forme di vita
associata che vi si configurano (Montani 2017, p. X).

Ricapitolando: chi non accetta la sfida del pensiero del grigio, chi, cioè, non pensa il
grigio, non è filosofo; chi non dipinge il grigio non è pittore, e al limite, suggerisce
Sloterdijk, non è regista o fotografo chi non crea anche film o fotografie in scala di



grigio – è errato parlare di film o fotografie in bianco e nero: in quelle immagini non
sussiste una logica binaria; anzi, sono proprio le infinite sfumature di grigio che fanno la
grandezza  di  quelle  fotografie  e  in  particolare  dei  film.  A  questo  proposito,  è
particolarmente interessante l’attenzione posta da Sloterdijk sui film in scala di grigio
contemporanei, tra cui cita Roma (2018) di Alfonso Cuarón, che sarebbe un erede di
Bergman e Bresson, «nella convinzione che solo il film in scala di grigio è il medium
dell’autentica arte cinematografica» (Sloterdijk 2023, p. 158); come se sia solo nelle
sfumature di quel colore medio che il cinema in quanto medium – in quanto “messa in
comunione”, direbbe Godard – rinnova il suo compito estetico e, insieme, etico.

La medietà del grigio, allora, permette di guardare altrimenti le cose umane e le sue
storie; ad aprirle, forse, a nuove possibilità, nella misura in cui il grigio stesso «assume
sfumature grazie all’aggiunta di colore senza abbandonare la sfera della quasi assenza
di colore, della sua neutralità originaria. Chi cerca accoglienza presso ombre variopinte
entra in un campo che è sterminato quanto le sue nuance. In ambito cromatico il grigio
si avvicina a quello che dal punto di vista modale costituisce il possibile» (ivi, p. 167). Ed
è proprio quella pura possibilità che permette di pensare il grigio come una medietà che
può «stare bene su tutto», in particolare su tutti i prodotti della modernità: grigia è la
burocrazia;  grigio  è  lo  Stato  e  la  sua  «neutralità  civilizzatrice»  (ivi,  p.  111),  ma
l’espressione  «zona  grigia»  sta  a  indicare  anche  gli  spazi  in  cui  l’attività  statale  è
assente, dove prolifera la corruzione (ivi, p. 112). “Zona grigia” è anche quell’inquietante
spazio del potere nella realtà dei Lager,  descritto da Primo Levi,  «dai contorni mal
definiti, che insieme separa e congiunge i due campi dei padroni e dei servi» (Levi 1994,
p. 29) e che nell’impressionante scibile grigio di Sloterdijk è curiosamente un grande
assente.

Nel corso dei primi quattro capitoli e delle prime quattro digressioni, viene alla luce la
questione  ontologica  resa  esplicita  nel  quinto  e  ultimo  capitolo:  il  grigio  sembra
divenire, oggi, il problema dell’essere, nella misura in cui introduce una nozione che
rende impossibile la domanda sull’essere o che, forse, rende possibile la domanda su
un’ontologia dell’impossibile: l’indifferenza o, meglio, per rifuggire, forse, dalla gabbia
della metafisica, le «cose indifferenti» (Sloterdijk 2023, p. 250) – il cui insieme viene
indicato con il concetto di adiáphora, su cui gli antichi stoici dibattevano a lungo, e da
cui, secondo Sloterdijk, deriva l’«adiaforizzazione», il solo concetto attraverso il quale
sia possibile pensare le sfumature grigie del contemporaneo essere indifferente (cfr.
ibidem).

Indifferente è l’essere della  contemporaneità;  indifferenti  sono le  soggettività della
contemporaneità, che oscillano tra un disinteresse, un’indifferenza di tipo mistico su



cui lavora Martin Buber,  all’indifferenza della «libertà alienata»; della mediocrità del
soggetto contemporaneo, di quello che Georg Simmel – nonostante Sloterdijk non lo citi
– definiva il  tipo blasé: il  tipo grigio livellato dal denaro, convinto che «si possano
ottenere tutte le possibili varietà della vita per la stessa somma di denaro» (Simmel
2019, p. 223), ossia per quel grigio che decide di ogni grigio e che sembra avvicinarsi a
Dio, il grande indifferente che impegna Sloterdijk nelle ultime pagine.

E tuttavia, quell’indifferenza non è solo indice dell’essere grigio di un contemporaneo
alla deriva, ma forse anche di un contemporaneo che devia quella deriva: grigio è il
femminile che infesta il testo di Sloterdijk; un femminile grigio, prelevato da Thomas
Mann (Sloterdijk 2023, p. 183), che si fa materno «snaturato» incline a «divorare ciò che
ha creato» (ivi, p. 183); grigia è ugualmente la natura che non si cura dell’umano. Grigio è
il colore di quella natura indifferente scoperta da Nietzsche nel grigiore delle altitudini;
lo  stesso  che  cerca  disperatamente  Cézanne,  in  un  punto  di  giunzione  tra
l’irrappresentabilità di una carne femminile che non si interessa del maschile e una
natura snaturata: come se nel grigio risiedesse il destino della pittura e la sua “verità”,
nonché il  destino di quell’unico animale che crede nell’immagine. E della sua arte di
vivere: «È la sfumatura del grigio su grigio che decide sempre e in ogni situazione a che
cosa dobbiamo attenerci» (ivi, p. 269); è la gradazione di luce della sua sfumatura che
indica la strada attraverso cui l’estetica può aprire oggi a un’altra etica dell’indifferenza,
della  medietà  o  della  terzità:  «Chi  non  ha  ancora  pensato  il  grigio  non  ha  ancora
affrontato la domanda unde bonum (da dove viene il bene?), che rappresenta il cuore
della domanda sull’essere» (ibidem).

Riferimenti bibliografici
G. Deleuze, L’immagine-tempo. Cinema 2, Einaudi, Torino 2017.
P. Levi, I sommersi e i salvati, Einaudi, Torino 1994.
P. Montani, Prefazione, in P. Sloterdijk, L’imperativo estetico. Scritti sull’arte, Raffaello
Cortina, Milano 2017.
G. Simmel, Filosofia del denaro, Ledizioni, Milano 2019.
P. Sloterdijk, Grigio. Il colore della contemporaneità, Marsilio, Venezia 2023.
P. Sorrentino, Hanno tutti ragione, Feltrinelli, Milano 2010.

Peter Sloterdijk, Grigio. Il colore della contemporaneità, Marsilio, Venezia
2023.


