
L'ORDINE DEI DISCORSI

Vedere una vita
Album Morante, a cura di Emanuele Dattilo.

di Luigi Pezzoli — 26 Gennaio 2026

Era per toglierti alla mia memoria
che ti volevo chiusa tra le braccia:
impressionata carne senza storia
che si consuma in sé e non lascia traccia
Patrizia Cavalli

In che modo è possibile raccontare uno scrittore? È sufficiente affidarsi alle opere,
lasciarle parlare al posto del suo autore, o è necessario riferire gli eventi biografici che
hanno costruito la sua esistenza? Forse nessuna delle due, o forse entrambe. Il modo
più adeguato per raccontare uno scrittore potrebbe significare interrogarsi sulla sua
vita, a patto di intendersi su cosa significhi mostrare una vita. È certo che un simile
intento non possa essere ascritto al genere della narrazione. Il discorso narrativo non fa
che produrre una storia, privilegiando ciò che il protagonista ha fatto e vissuto, ovvero
una serie di azioni compiute nel corso di un tempo determinato e cronologico. La critica
letteraria, cosciente di ciò, tende a opporre all’attitudine narrativa di molti romanzi un

https://www.fatamorganaweb.it/articoli/lordine-dei-discorsi/
https://www.fatamorganaweb.it/autori/pezzoli-luigi-autori/


metodo che privilegia la descrizione (Lukács 1957).

Anche il cinema ha ben chiara una distinzione simile, quando mostra che il racconto, a
differenza della narrazione, consente una sorta di «drammaturgia dell’inazione»,
caratterizzata da un presente acronico che sospende la logica temporale attraverso
l’uso dell’inquadratura (Grande 2003, p. 93). Potremmo chiamarla anche atmosfera:
un’illuminazione, le linee di un volto, un abito, un paesaggio, capaci di mostrare una
«vita vissuta eppure non compiuta». Proprio perché riesce a mettere in discussione lo
svolgimento cronologico di una vita, il racconto manifesterà tutta la sua potenza
sospendendo e arrestando ogni conclusione. Non si tratterà semplicemente di
mostrare ciò che accade all’interno di un’esistenza, dall’inizio alla fine. A venir meno, in
quest’ottica, è proprio uno dei principi che dirige e struttura le narrazioni tradizionali:
la parola fine. Non sarà più la morte il discriminante in funzione del quale si dispiegherà
il racconto di una vita: come ci ricorda un giovane moretto, infatti, «non bisogna
importarsene della morte» (Morante 2014a, p. 117), perché «la morte è una irrealtà
insensata, che non significa niente, e vorrebbe intorbidare la chiarezza meravigliosa
della realtà» (ivi, p. 246).

È su questa scia che è stato costruito l’attesissimo Album Morante (Einaudi, 2025),
curato magistralmente da Emanuele Dattilo. Come viene spiegato nella Premessa, si
tratta di un progetto che risale a quarant’anni fa: dopo la morte di Elsa Morante, «alcuni
amici hanno pensato di raccogliere insieme le molte fotografie che erano in casa
Morante, ritenendo che se ne potesse fare un bel libro commemorativo. La curatela di
questo album fu affidata da subito a Patrizia Cavalli, che negli anni ci ha lavorato molto,
a più riprese» (Dattilo 2025, p. vii). Dattilo, assieme al contributo di molti amici,
prosegue e porta finalmente a compimento questo progetto, ma deve fare i conti con la
difficoltà che aveva impedito alla poeta di completare ciò che aveva iniziato: «Patrizia
Cavalli non voleva semplicemente fare un Album Morante, con fotografie e dati
biografici. Patrizia aspirava a molto di più: voleva anzitutto sottrarre Elsa alla morte,
voleva salvarla» (ibidem).

È in quest’ottica che ci viene proposto il racconto delle fotografie raccolte nell’album.
Probabilmente, ammette Dattilo, non è possibile realizzare un compito così complesso,
ma l’intento è rimasto il medesimo: usando come amuleti un ritornello di Aracoeli («Ma
niño mio, chiquito, non c’è niente da capire») e un verso di Alibi («Solo chi ama
conosce»), il curatore ci mostra che, per comprendere davvero Elsa Morante,
dobbiamo rinunciare a capirla. Non servirà a nulla narrare dettagliatamente gli eventi
biografici della sua vita. Raccontare Morante significherà piuttosto «vedere E. M., e
vedere il suo mondo. È ciò che le fotografie permettono di fare» (ivi, p. 6).

https://www.einaudi.it/catalogo-libri/critica-letteraria-e-linguistica/filologia-e-critica-letteraria/album-morante-9788806270278/


Cosa significa vedere una vita? Non siamo sin troppo avvezzi a rapportarci alle
fotografie come a dei morti monumenti, a degli impolverati altarini cui affidare i nostri
gemiti di nostalgia? Questo album ci aiuta a mettere in discussione questa triste
abitudine. Le fotografie possono assolvere la medesima funzione di quell’inquadratura-
atmosfera di cui parlavamo sopra, purché si apporti una lieve correzione: non si
tratterà di ritrarre semplicemente un esistente, un soggetto attuale o, il che è lo
stesso, qualcosa che è stato e non è più. Non un che sarà l’oggetto del racconto
fotografico, ma un come. Ed è questo il criterio che dobbiamo adottare se vogliamo
consentire a Elsa Morante di mostrarsi: «La mia domanda, la formula ricorrente di
questo rito necromantico celebrato mediante immagini e parole, non è stato tanto: “Chi
sei?”, ma piuttosto: “Come sei?”» (ivi, p. VIII). Visione e come divengono così
indistinguibili.

È evidente che una storia, ovvero l’insieme degli eventi accaduti che hanno consentito il
dipanarsi cronologico di un’esistenza, sia ineliminabile. Ma non è questo ciò che resta di
una vita. Dobbiamo prendere alla lettera gli avverbi che, pure con difficoltà, il curatore
mette tra parentesi: «Ho ceduto (poco) alla cronologia; sono caduto (ogni tanto) nella
biografia; ho (raramente) interpretato» (ivi, p. vii). Il racconto di una vita, pur non
potendo prescindere da ciò che è accaduto, può nondimeno estrarne un certo modo di
vivere. Ecco, in definitiva, la portata poetica di un racconto, se poeta è davvero colui
che «crea qualcosa che già c’è» (ivi, p. 116).

In ciò consiste l’oggetto della visione, principio guida di questo album, nonché criterio
stesso di conoscenza per Elsa Morante – che non ha fatto altro che esercitarsi, dice
Dattilo con Rimbaud, nel tentativo di diventare veggente (ivi, p. 37). Sappiamo sin troppo
bene che la vista ha rappresentato da sempre il senso favorito di tutta la filosofia
occidentale, ma sappiamo anche che tale paradigma ha generato spesso non pochi
fraintendimenti. Per meglio intendere questo antichissimo principio, potremmo
guardare a tutti i personaggi principali delle opere di Morante, dal giovane moretto che
se ne importa della morte sino a quel piccolo spinoziano che «non vedeva le cose
ristrette dentro i loro aspetti usuali, ma quali immagini multiple di altre cose varianti
all’infinito» (Morante 2014b, p. 120).

Ma è Manuele, uno dei protagonisti più tragici che la scrittrice abbia mai creato, che ci
fornisce qualche indicazione per rettificare il concetto di visione. In Aracoeli Manuele,
miope e presbite al tempo stesso, indossa degli occhiali che a ben poco gli servono,
perché continua a usare lenti vecchie e scadute. È forse uno dei dati più essenziali di
tutto il racconto, perché ha a che fare direttamente con la percezione del mondo da
parte del protagonista. Manuele, di fatto, percepisce le cose che gli stanno attorno in



modo sfocato: gli oggetti comuni «si trasmutano in sagome stravaganti e indecifrabili»
(Morante 2015, p. 23) e il mondo «si scioglie, secondo il solito, in un brulicame acquoso,
corso da luci stralunate e immagini storpie» (ivi, p. 26). Tutto ciò non ha nulla di
eccezionale, di inverosimile o di fantastico: quelli che potrebbero sembrare degli
scherzi ottici sono in realtà «effetti abituali già scontati», che Manuele non ha bisogno
di smascherare. Non stupisce dunque che il viaggio compiuto dal protagonista alla
ricerca della madre morta assumerà una natura quasi onirica e sarà popolato di quelle
che Morante chiama, non a caso, larve.

Dattilo scrive giustamente che «questo album è un libro di fantasmi» (Dattilo 2025, p.
221). Cos’è che vediamo in queste fotografie? Vediamo certamente gli amori tormentati
di E. M., la «compagnia festosa» degli amici e dei ragazzini, ma vediamo anche i luoghi
che ha frequentato e che fanno tutt’uno con la sua vita, la compagnia dei suoi gatti, i
foulard e gli scialli con cui usava coprirsi, l’espressione spesso melanconica del suo
volto, nonché gli amici morti da tempo e mai conosciuti ma non per questo meno vicini
(Spinoza, Rimbaud, Simone Weil, Platone, Mozart, Stendhal, Rembrandt, il Beato
Angelico, Vermeer, Van Gogh, Majakosvkij, Einstein, Buddha). Vedere non significa solo
vedere l’attuale, ciò che si dà in un certo tempo e in un certo luogo; ma non coincide
neanche con la visione estatica di belle statuine che se ne stanno altrove, in qualche
sperduto iperuranio.

Dattilo, non a caso, tira in ballo Spinoza: la conoscenza vera, che anche per Morante
passa necessariamente per la visione, è una scientia intuitiva, che consente di vedere
le cose singolari sub specie aeternitatis (con la precisazione che «a essere eterne non
sono le cose, ma il loro aspetto quando le vediamo, il modo in cui si mostrano alla
nostra visione», ibidem). È per questo che la realtà di Morante è attraversata da un
incessante culto dei morti: «I morti hanno nel mondo di Elsa Morante un peso almeno
pari a quello dei viventi: esistono, hanno lo stesso livello di realtà dei vivi — e la realtà
sarebbe penosamente mutilata senza la loro presenza. Il peggiore realismo, quello che
E. M. depreca, è il realismo che conosce solo la realtà dimezzata del mondo dei vivi e
che ha perso ogni contatto con questa regione sotterranea e con le voci che la
popolano» (ivi, p. 35). Saper vedere davvero — ed è questo che le fotografie ci mostrano
irrimediabilmente — significa rendere «presente tutto ciò che c’è» (ivi, p. 239).

Quando l’album sta per avvicinarsi alla conclusione, il lettore viene posto di fronte a un
quesito che forse frullava nella sua testa da parecchie pagine: «È arrivato infine il
momento di vedere le ultime foto di Elsa Morante? Le foto della vecchiaia? No» (ivi, p.
236). La compagnia dei morti, la loro sembianza di teneri inquilini, non deve essere
confusa con una triste meditatio mortis (per questo non dovremmo smettere di dar



retta a quel giovane moretto che ci dice che la morte è una irrealtà insensata). L’album
inizia e si conclude con la medesima fotografia ma scattata da due angolature diverse,
con una leggera variazione della posa. Entrambe ritraggono Elsa Morante nel 1968 sul
terrazzo della casa di via dell’Oca, con un foulard in testa e «un sorriso tra il bonario e il
canzonatorio» (ivi, p. 4).

Nel corso dell’album ci imbattiamo in altre foto che mostrano Morante sorridente, ma
finiamo anche per abituarci a vedere la scrittrice in pose seriose o melanconiche. È al
rapporto tra questi due gesti che va ricondotto il dissidio che percorre l’intera vita e
opera di Morante: quello tra realtà e irrealtà, tra Storia e Isola, tra l’infanzia e l’età
adulta, tra il luogo della beatitudine e quello della dannazione — tra i quali, nonostante
gli sforzi della scrittrice, «non c’è, non può esserci rapporto» (ivi, p. 114). Forse a
prevalere è quello che Wilcock definì sentimento tragico della vita. O probabilmente,
come ha intuito il suo amico Agamben, «è come se Elsa aderisse così tenacemente alla
finzione tragica che questa alla fine apre un varco al di là di se stessa, verso qualcosa
che non è più tragico (anche se non può nemmeno dirsi comico). In quel varco, senza
pena né redenzione, contempliamo per un istante la pura Finzione» (ivi, p. 143).

Nelle due foto che aprono e chiudono l’album non possiamo non scorgere quel dissidio,
quella tensione mai risolta. Eppure qualcosa d’altro si lascia intravedere. Non tanto un
risvolto o un venire a capo di quel conflitto, quanto qualcosa che sta a fianco, in
immediata prossimità: un’aureola, per dirla con Agamben (Agamben 2001, p. 83). È così
che vediamo Elsa Morante, è in un Limbo che staziona quel sorriso a capo chino. Non
significa forse questo cogliere un’Idea?

Riferimenti bibliografici
G. Agamben, La comunità che viene, Bollati Boringhieri, 2001.
M. Grande, Il cinema in profondità di campo, a cura di R. De Gaetano, Bulzoni, Roma
2003.
G. Lukács, Il marxismo e la critica letteraria, Einaudi, Torino 1957.
E. Morante, Aracoeli, Einaudi, Torino 2015.
Id., L’isola di Arturo, Einaudi, Torino 2014a.
Id., La storia, Einaudi, Torino 2014b.

Emanuele Dattilo, a cura di, Album Morante, Einaudi, Torino 2025.


